
 

Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies 
(IJOMSS) 

https://ojs.staira.ac.id/index.php/IJOMSS/index 
e-ISSN 2988-7046| p-ISSN xxxx-xxxx 

Vol. 3 No. 2 (Maret 2025) 33-40 
 

 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

33 

Menelusuri ‘Illat Hukum dalam Ushul Fiqh: Sebab, Hikmah, dan 

Implementasinya dalam Penetapan Hukum Islam 

 

Nurul Aulia Dewi1, Nurhayati 2*, Tuti Anggaini 3 
1Ekonomi Syariah, FakultasAgama Islam, STAI Raudhatul Akmal, Deli Serdang, Indonesia  

2,3Doktoral Ekonomi Syariah, Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam, UIN Sumatera Utara, Medan, 

Indonesia 

Email: nurul.aulia.pane.202@gmail.com 

 

 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep ‘illat hukum dalam hukum Islam serta perannya dalam 

proses istinbat hukum, khususnya dalam metode qiyas. ‘Illat merupakan salah satu unsur utama dalam 

penetapan hukum Islam yang menjadi dasar bagi pemberlakuan suatu hukum. Studi ini menelusuri berbagai 

pandangan ulama terkait definisi, metode penemuan, dan penerapan ‘illat dalam berbagai aspek hukum 

Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library 

research). Sumber data yang digunakan berasal dari literatur klasik dan kontemporer dalam bidang ushul 

fiqh, jurnal ilmiah, serta buku-buku referensi yang membahas konsep ‘illat hukum dan hikmah. Analisis 

data dilakukan dengan metode deskriptif-analitis untuk mengungkap bagaimana ‘illat berfungsi sebagai 

dasar dalam pengambilan keputusan hukum serta relevansinya dalam sistem hukum Islam modern. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa ‘illat memiliki peran penting dalam penetapan hukum Islam dan menjadi 

dasar utama dalam metode qiyas. Mayoritas ulama sepakat bahwa setiap hukum memiliki ‘illat yang dapat 

dipahami, meskipun dalam beberapa aspek ibadah (‘ubūdiyyah), ‘illat sering kali bersifat ghaib dan tidak 

dapat dijangkau oleh akal manusia. Penelitian ini juga menemukan bahwa metode istinbat ta’lili, yang 

berfokus pada penemuan ‘illat, tetap relevan dalam menghadapi perkembangan hukum kontemporer, 

terutama dalam menjawab problematika hukum yang tidak secara eksplisit disebutkan dalam Al-Qur’an 

dan Hadis. 

 

Kata Kunci: ‘Illat hukum, qiyas, istinbat hukum, ushul fiqh, hikmah. 

 

 

PENDAHULUAN 
Hukum Islam bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis, yang kemudian dikembangkan melalui proses 

ijtihad oleh para ulama. Salah satu karakteristik utama hukum Islam adalah keterpaduan antara teks wahyu 

(nash) dengan penggunaan akal yang kontekstual. Keunikan ini membedakan hukum Islam dari sistem 

hukum lainnya. Teks-teks syariat Islam bersifat tetap dengan berakhirnya wahyu dan kesempurnaan ajaran 

Islam, sedangkan permasalahan kehidupan yang memerlukan jawaban hukum terus berkembang seiring 

dengan perubahan zaman (Arrosyid, 2021). 

Dinamika kehidupan ini mendorong para ahli ushul fiqh untuk menggali hukum Islam dari nash 

dengan menemukan metode pengambilan hukum (istinbāṭ al-ḥukm). Salah satu metode utama dalam 

istinbat hukum adalah qiyas (analogi). Dalam penerapan qiyas, unsur yang sangat penting adalah ‘illat, 

yaitu alasan atau sebab yang menjadi dasar penetapan hukum. Menemukan ‘illat merupakan bagian krusial 

dalam metode qiyas, karena qiyas tidak dapat dilakukan tanpa adanya ‘illat yang jelas. Dalam 

perkembangannya, metode penggunaan ‘illat ini juga dikenal sebagai metode istinbat ta’lili atau ta’lili al-

ahkam. 

Metode istinbat ta’lili adalah metode yang berfokus pada ‘illat sebagai dasar penetapan hukum. 

Makalah ini bertitik tolak dari pemahaman bahwa setiap ketentuan hukum yang diturunkan Allah SWT 

bertujuan untuk mengatur perilaku manusia dengan hikmah dan alasan yang logis. Allah SWT tidak 

menetapkan aturan secara sia-sia atau tanpa tujuan tertentu. Secara umum, tujuan dari hukum Islam adalah 

untuk mewujudkan kemaslahatan bagi manusia, baik di dunia maupun di akhirat. Lebih spesifik, dalam 

setiap perintah dan larangan Allah SWT terkandung alasan logis yang mendasarinya (Dewi, 2024). 



Nurul Aulia Dewi, Nurhayati, Tuti Anggaini 
Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) Vol. 3 No. 2 (2025) 33 – 40 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

34 

Sebagian alasan tersebut disebutkan secara eksplisit dalam Al-Qur'an dan Hadis, sebagian lainnya 

diisyaratkan secara implisit, dan ada pula yang memerlukan usaha intelektual lebih lanjut untuk ditemukan. 

Para ulama, terutama jumhur (mayoritas), sepakat bahwa alasan logis dalam hukum Islam selalu ada. 

Namun, dalam beberapa ketentuan ibadah (‘ubūdiyyah), alasan tersebut sering kali tidak dapat dijangkau 

oleh akal manusia (ghairu ma’qulat al-ma’na). Alasan logis inilah yang disebut sebagai ‘illat atau manat al-

ḥukm, yang menjadi dasar utama dalam penerapan qiyas dan metode istinbat ta’lili. 

 

 

METODE 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library 

research). Data yang dikumpulkan berasal dari berbagai literatur terkait, termasuk kitab-kitab ushul fiqh, 

jurnal ilmiah, dan buku referensi yang membahas konsep ‘illat hukum dan hikmah dalam hukum Islam 

(Muhajirin, 2017). Teknik pengumpulan data dilakukan dengan cara menelaah, menganalisis, dan 

menginterpretasikan teks-teks yang berkaitan dengan tema penelitian. 

Pendekatan deskriptif-analitis digunakan untuk memahami konsep ‘illat dan hikmah dalam hukum 

Islam serta bagaimana penerapannya dalam metode istinbat hukum, khususnya dalam qiyas. Analisis data 

dilakukan dengan menggunakan metode content analysis (analisis isi), yang bertujuan untuk mengungkap 

makna dan relevansi ‘illat dalam proses penetapan hukum Islam (Hardani. Ustiawaty, 2017). 

Selain itu, penelitian ini juga mengacu pada pendekatan ushul fiqh dalam mengidentifikasi dan 

memahami metode penemuan ‘illat, seperti takhrij al-manath, tanqih al-manath, dan tahqiq al-manath. 

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk memberikan pemahaman mendalam mengenai konsep 

‘illat sebagai salah satu unsur penting dalam ijtihad dan pengambilan hukum Islam (Saifuddin Azwar, 

1998). 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
A. Pengertian ‘illat 

Secara etimologis ‘illat berarti sebab, atau sesuatu yang mempengaruhi yang lain. Terkadang ‘illat 

juga diartikan sebagai sesuatu yang kedatangannya dapat merubah sesuatu. Dalam kajian fiqh, ’illat 

memiliki makna yang berbeda-beda sesuai dengan mazhabnya masing-masing (Azzam, 2010). 

Al-Karkhi (w.340 H), ulama Hanafiyah, mendefinisikan ‘illat dengan sesuatu yang mewajibkan 

adanya hukum. Dia membedakan ‘illat dengan hikmah. Menurut Al Jashshash (w. 370 H) ‘illat adalah 

suatu makna, bilamana makna tersebut terwujud maka ditetapkanlah hukum. Dalam hal ini dia 

menyamakan ‘illat dengan tanda yang menunjukkan adanya hukum. 

Asy-Syatibi, dari mazhab Maliki, menyamakan ‘illat dengan hikmah dan sebab. ‘Illat adalah 

kemaslahatan yang dijadikan landasan bagi suatu perintah maupun larangan. Sementara Muhammad Abu 

Zahrah mengartikan ‘illat dengan sifat zahir yang dapat diukur dan relevan. Muhammad bin Idris as-Syafi‟i 

menyebut ‘illat dengan istilah ad-dala-il, al-‘alamah (tanda-tanda), terkadang dia juga menyebutnya 

dengan makna, dalam arti ‘illat harus semakna dengan nash. Imam al-Ghazali menyebut ‘illat dengan 

manath al-hukmi (tambatan hukum) dan menyamakannya dengan sebab. Sementara al-amidi (w. 631 H.) 

menyamakan ‘illat dengan hikmah. Baginya, ‘illat adalah motivator dalam penetapan hukum. Motivator 

harus mengandung hikmah yang menjadi maqashid asy-syar’iyah. ‘Illat bukan sekedar tanda, tetapi ia 

memiliki kandungan yang lain. Ulama-ulama kelompok Hanabilah memiliki pandangan yang lebih luas 

tentang ‘illat. Ibnu Taimiyah (661-728 H) dan muridnya Ibnu Qayyim al-Jauziyah (691-751 H) 

mendefinisikan ‘illat dengan sifat atau suatu keadaan yang relevan dengan hukum (Az-Zuhaili, 2011). 

Dalam ilmu fiqh, ‘illat adalah alasan atau sebab tertentu yang menjadi dasar diberlakukannya suatu 

hukum syariah dalam Islam. ‘Illat merupakan aspek penting dalam proses istinbath (pengambilan) hukum, 

terutama dalam metode qiyas (analogi). Dalam qiyas, hukum yang terdapat dalam suatu kasus tertentu dapat 

diterapkan pada kasus lain yang sejenis apabila keduanya memiliki ‘illat yang sama. 

 

B. Bentuk-Bentuk ‘Illat 

Bentuk-bentuk ‘illat dalam hukum Islam bisa dikategorikan ke dalam beberapa jenis, tergantung 

pada cara pengenalannya dan keterkaitannya dengan hukum yang diberlakukan. Para ulama ushul fiqih 

membagi ‘illat itu menjadi beberapa segi, diantaranya adalah segi cara mendapatkanya dan bisa tidaknya 

‘illat itu diterapkan pada kasus hukum lainya. Berikut ini adalah bentuk-bentuk ‘illat sesuai bagiannya 

(Harun, 2017): 

1. Al Munasib al-muksir 

Yakni sifat yang sesuai oleh syari’ telah disusun hukum yang sesuai dengan sifat itu, baik dalam 

nash maupun ijma. Sirat tersebut telah menetapkan sebagai illat hukum. Penyusunan hukum itu atas 

dasar penyesuaian ternadap sifat tersebut, seperti firman Allan: 



Nurul Aulia Dewi, Nurhayati, Tuti Anggaini 
Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) Vol. 3 No. 2 (2025) 33 – 40 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

35 

   …وَيسَْـَٔلوُْنَكَ عَنِ الْمَحِيْضِ ۗ قلُْ هُوَ اذَىًۙ فاَعْتزَِلوُا الن ِسَاۤءَ فِى الْمَحِيْضِ 

Artinya: “Mereka bertanya kepadamu (Nabi Muhammad) tentang haid. Katakanlah, “Itu adalah 

suatu kotoran.) Maka, jauhilah para istri (dari melakukan hubungan intim) pada waktu 

haid dan jangan kamu dekati mereka (untuk melakukan hubungan intim) hingga mereka 

suci (habis masa haid). Apabila mereka benar-benar suci (setelah mandi wajib), 

campurilah mereka sesuai dengan (ketentuan) yang diperintahkan Allah kepadamu. 

Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertobat dan menyukai orang-orang 

yang menyucikan diri.” (QS. Al-Baqarah: 222) 

Hukum yang pasti dalam nash ini adalah keharusan menghindari wanita di waktu haid, dan 

telah tersusun (sebagai dasar) bahwa ia adalah kotoran, sedangkan sighat nash telah jelas bahwa 

illat hukum ini adalah kotoran. Maka oleh karena itu, kotoran yang menjadi sebab keharusan 

menghindari wanita di waktu haid adalah sifat yang sesuai dan mempengaruni (munasib dan 

mukusır). 

2. Al-Munasib al-Mula-im 

‘Illat Al-Munasib al-Mula’im adalah jenis ‘illat yang relevan, sesuai, dan selaras dengan tujuan-

tujuan syariah (maqasid syariah) dalam menetapkan suatu hukum. ‘Illat ini mendukung tercapainya 

manfaat (maslahah) atau menghindarkan mudharat, serta memiliki keterkaitan logis dan fungsional 

dengan hukum yang ditetapkan. 

Conton Hukum: Kewajiban zakat pada harta yang memiliki potensi berkembang, seperti emas, 

perak, atau hasil pertanian. 

‘Illat: Harta yang berkembang memiliki potensi untuk terus bertambah, sehingga terdapat maslahah 

bagi masyarakat ketika sebagian dari harta tersebut dikeluarkan untuk membantu yang 

membutuhkan. Hal ini juga mendukung tujuan syariah untuk menyejahterakan masyarakat dan 

mengurangi kesenjangan sosial. 

3. Al-Munasib al-Mursal 

Al-Munasib al-Mursal adalah jenis ‘illat yang digunakan dalam istinbath hukum Islam yang relevan 

secara akal dan sesuai dengan tujuan umum syariat (maqasid syariah), tetapi tidak didukung oleh 

dalil spesifik dari Al-Qur’an atau Hadis. Jenis ‘illat ini disebut juga dengan maslahah mursalah, di 

mana alasan atau sebab hukum didasarkan pada kemaslahatan umum yang tidak disebutkan 

langsung dalam teks. 

Contohnya dalam ekonomi Islam, monopoli atau ihtikar dilarang karena dapat menyebabkan 

ketidakadilan dan kesulitan bagi masyarakat. 

‘Illat al-munasib al-mursal yang diterapkan dalam kasus ini adalah “mencegah kerugian 

masyarakat” dan “menjaga kemaslahatan umum”. Meskipun larangan monopoli tidak disebutkan 

secara eksplisit dalam Al-Qur'an atau Hadis, konsep ini diterapkan untuk mencegah adanya 

ketidakadilan dan penindasan ekonomi yang bisa merugikan konsumen. 

4. Al-Munasib al-Mulgha 

Al-Munasib al-Mulgha adalah jenis ‘illat yang memiliki hubungan atau kemaslahatan yang tampak 

antara sebab dan akibat hukum, namun tidak diakui oleh syariat sebagai dasar penetapan hukum. 

Dengan kata lain, meskipun terdapat alasan logis yang relevan, syariat mengabaikan alasan tersebut 

sehingga ia tidak dapat digunakan sebagai dasar dalam menetapkan hukum. Jenis ‘illat ini muncul 

ketika ada suatu alasan yang kelihatannya pantas untuk dijadikan dasar hukum, tetapi nash atau 

dalil-dalil syariat menolaknya. 

Sedangkan contoh menetapkan seorang yang berbuka pada bulan ramadhan secara sengaja dengan 

hukuman secara khusus adalah karena pengajaran baginya. Dalam hal ini tidak sah mendasarkan 

pembentukan hukum kepadanya. 

 

C. Fungsi ‘Illat 

Kedudukan ‘illat dalam proses ijtihad sangat urgen. Pada awalnya ‘illat digunakan ketika ulama 

mengistimbathkan hukum dengan menggunakan metode qiyas. ‘Illat berguna untuk mengetahui apa 

sebenarnya dasar dan tujuan penetapan sebuah hukum oleh Syari’. ‘Illat juga berfungsi untuk mengetahui 

mengapa suatu hukum itu ditetapkan, sehingga dapat diproyeksikan untuk kasus lain yang serupa. Di 

samping itu, ‘illat juga berguna untuk mengetahui apakah suatu ketentuan hukum dalam nash masih berlaku 

atau terjadi perubahan karena ‘illat yang mendasarinya berubah. Konteks sosio kultural masyarakat ketika 

ayat turun dapat dijadikan sebagai metode untuk menemukan ‘illat. ‘Illat mungkin saja berubah sesuai 

dengan perubahan zaman atau perubahan pemahaman ‘illat yang terkandung dalam nash (Al-Jadi’, 2007). 

Dalam pandangan Asy-Syatibi, analisis terhadap keberadaan ’illat dalam perintah maupun larangan 

merupakan salah satu cara memahami maqasid asy-syari’ah. Dengan kata lain, ’illat adalah esensi dari 

keberadaan maqasid asy-syari’ah. Berikut adalah fungsi-fungsi ‘illat (Dradjat, 1995): 

1. Penyebab atau penetap hukum 



Nurul Aulia Dewi, Nurhayati, Tuti Anggaini 
Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) Vol. 3 No. 2 (2025) 33 – 40 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

36 

Yaitu suatu ‘illat yang dalam hubungannya dengan hukum merupakan penyebab atau penetap (yang 

menetapkan) adanya hukum. Umpamanya, ‘illat memabukkan maka menyebabkan berlakunya 

hukum haram pada makanan dan minuman yang ada di dalamnya. 

2. Pencabut hukum 

Yaitu suatu ‘illat yang mencabut kelangsungan suatu hukum bila ‘illat itu terjadi dalam masa 

tersebut, tetapi ‘illat itu tidak menolak terjadinya suatu Misalnya, sifat thalaq dalam hubungannya 

dengan kebolehan bergaul. Adanya thalaq itu mencabut hak bergaul antara suami-istri. Namun, 

thalaq itu tidak mencabut terjadinya hak bergaul suami-istri (jika mereka telah menikah atau rujuk 

kembali), karena memang mereka boleh menikah lagi sesudah adanya thalaq itu. 

3. Penolak dan pencegah hukum 

Yaitu suatu ‘illat yang dalam hubungannya dengan hukum, dapat mencegah terjadinya suatu hukum 

dan sekaligus dapat mencabutnya bila hukum itu telah berlangsung. Umpamanya, 

sifat radha’ (hubungan sepersusuan) berkaitan dengan hubungan perkawinan. Adanya hubungan 

susuan mencegah terjadinya hubungan perkawinan antara orang yang sepersusuan, dan sekaligus 

memcabut atau membatalkan hubungan perkawinan yang sedang berlangsung, bila hubungan 

susuan itu terjadi (diketahui) waktu berlangsungnya perkawinan. 

 

D. Syarat-Syarat ‘Illat 

Syarat-syarat illat yang telah disepakati ada 4 macam, yaitu (Yudi Siswadi, 2022): 

1. Hendaknya ia merupakan sifat yang nyata 

Yakni bersifat material yang bisa dijangkau oleh pancaindera yang lahir. Karena ‘illat adalah 

yang membatasi hukum, maka oleh karena itu harus terdiri dari hal yang nyata, dan yang bisa 

terjangkau oleh rasa pada asal dan bisa terjangkau wujudnya. Contohnya seperti iskar (iskar adalah 

sifat yang memabukkan atau menyebabkan hilangnya kesadaran dan akal sehat pada seseorang) 

yang bisa di jangkau oleh rasa pada khamar, dan dengan rasa itu dapat nyata wujudnya pada arak 

lain yang memabukkan. Juga ukuran bersama jenis benda yang sama, yang kedua-duanya dapat di 

jangkau dengan rasa pada jenis benda-benda ribawi dengan rasa itu wujudnya dapat nyata pada harta 

lain yang bisa dipastikan ukurannya. 

2. Hendaknya ia merupakan sifat yang pasti 

Yakni tertentu dan terbatas, dapat dibuktikan wujudnya pada cabang dengan membatasi atau 

karena terdapat sedikit perbedaan. Karena asas qiyas itu adalah bersamaan cabang dan asal pada 

illat hukum asal. Kesamaan ini mengharuskan adanya illat sebagai yang pasti dan terbatas, sehingga 

dapat menjatuhkan hukum, bahwa dua kejadian itu sama illatnya, seperti: 

a. Pembunuhan oleh Ahli Waris terhadap Pewaris 

Dalam hukum Islam, jika seseorang melakukan pembunuhan sengaja terhadap orang yang akan 

memberikan harta warisan (pewaris), maka pelaku kehilangan haknya untuk menerima warisan. 

Ini berdasarkan prinsip bahwa seseorang tidak boleh mendapatkan keuntungan dari tindakannya 

yang merugikan atau melanggar hukum. Artinya, jika ahli waris membunuh pewaris dengan 

sengaja, maka ia tidak berhak atas harta peninggalan yang seharusnya diwarisi darinya. 

b. Pembunuhan oleh yang Diberi Wasiat terhadap yang Memberi Wasiat 

Sama halnya dalam konteks wasiat, jika seseorang yang diberi wasiat (menerima manfaat atau 

harta tertentu berdasarkan wasiat) melakukan pembunuhan terhadap orang yang membuat wasiat 

(memberi wasiat), maka haknya atas wasiat tersebut juga dapat dicabut. Prinsip ini berlandaskan 

pada nilai keadilan, yaitu bahwa seseorang yang melakukan penganiayaan atau pembunuhan 

tidak boleh mendapatkan keuntungan dari perbuatannya. 

c. Penganiayaan dalam Bentuk Transaksi Jual Beli atau Sewa Menyewa 

Jika terdapat penganiayaan atau tindakan tidak adil dalam konteks transaksi, misalnya jual beli 

atau sewa menyewa antara saudara atau anggota keluarga lainnya, hal ini juga dianggap tidak 

sah dan bertentangan dengan prinsip-prinsip keadilan dalam Islam. Penganiayaan di sini bisa 

berupa penipuan, pemaksaan, atau tindakan yang merugikan satu pihak. Misalnya, jika seorang 

saudara menjual barang kepada saudaranya dengan cara menipu atau memaksa, maka transaksi 

tersebut tidak sesuai dengan etika dan hukum Islam. 

3. Hendaknya merupakan sifat yang sesuai 

Dalam menetapkan hukum Islam, tujuan utama (hikmah) pembuat hukum adalah untuk 

mencapai manfaat (keuntungan) atau menghindari bahaya bagi umat. Namun, karena hikmah sering 

kali tidak dapat diukur atau dijangkau secara langsung (tidak nyata dan tidak pasti), maka sebagai 

gantinya digunakan ‘illat yang bersifat konkret dan dapat diidentifikasi. Hikmah dalam hukum Islam 

merujuk pada manfaat atau kemaslahatan yang ingin dicapai melalui penerapan suatu hukum, baik 

berupa keuntungan bagi masyarakat (menarik maslahat) atau menghindari kerugian (menolak 



Nurul Aulia Dewi, Nurhayati, Tuti Anggaini 
Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) Vol. 3 No. 2 (2025) 33 – 40 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

37 

mafsadat). Jadi, pada dasarnya, setiap hukum memiliki tujuan yang baik, yaitu untuk mencapai 

kesejahteraan dan kebaikan umat. 

Hikmah sering kali tidak memiliki wujud konkret yang bisa dijangkau dengan pancaindera, 

dan bisa bersifat abstrak atau tidak pasti. Misalnya, tujuan dari hukum tertentu mungkin adalah untuk 

menjaga ketertiban sosial atau mencegah kerusakan moral, tetapi tujuan ini tidak selalu bisa diukur 

atau dilihat secara langsung. Karena itu, hikmah tidak bisa dijadikan dasar langsung (‘illat) dalam 

menetapkan hukum, sebab ia tidak dapat diidentifikasi dengan pasti dalam setiap kasus. Karena 

hikmah tidak selalu nyata dan pasti, maka digunakan ‘illat sebagai dasar penetapan hukum. ‘Illat 

adalah sifat atau alasan yang konkret dan sesuai dengan hikmah, tetapi memiliki karakteristik yang 

bisa diidentifikasi dan diukur. Sifat ‘illat ini dipilih karena dianggap mewakili tujuan hikmah yang 

ingin dicapai, meskipun tidak langsung berwujud hikmah itu sendiri. 

Sebagai contoh, hukum larangan khamr memiliki hikmah untuk menjaga akal dan mencegah 

bahaya sosial yang timbul dari perilaku mabuk. Namun, hikmah ini (menjaga akal) tidak bisa 

dijadikan dasar langsung karena bersifat abstrak dan tidak selalu mudah dijangkau. Oleh karena itu, 

digunakan ‘illat yang konkret, yaitu sifat memabukkan pada khamr, yang bisa diidentifikasi dengan 

jelas. Sifat memabukkan ini memenuhi kriteria ‘illat dan sesuai dengan tujuan hikmah, yaitu 

menjaga akal dari kerusakan. 

4. Hendaknya tidak merupakan sifat yang terbatas pada asal. 

Artinya tentang kriteria ‘illat (sebab hukum) dalam qiyas (analogi) yang memungkinkan 

penerapan hukum asal pada kasus baru (cabang). Agar suatu ‘illat dapat digunakan dalam qiyas, ia 

harus memenuhi kriteria tertentu, khususnya dalam aspek jangkauan dan penerapannya. 

‘Illat harus merupakan sifat atau alasan yang tidak terbatas hanya pada kasus asal, melainkan 

dapat ditemukan juga pada kasus-kasus lain. Artinya, ‘illat tersebut harus dapat dijumpai pada 

individu-individu atau situasi lain yang mirip dengan kasus asal. Hal ini penting karena tujuan utama 

dari menetapkan ‘illat adalah agar hukum asal bisa dijangkau dan diterapkan pada cabang-cabang 

lain yang memiliki kesamaan sifat. Jika suatu hukum diberi ‘illat yang hanya ada pada kasus asal 

dan tidak dapat dijangkau pada kasus lain, maka ‘illat tersebut tidak bisa dijadikan dasar qiyas. 

Misalnya, hukum-hukum tertentu yang berlaku khusus untuk Rasulullah SAW tidak bisa di-qiyas-

kan atau diterapkan pada orang lain, karena ‘illat-nya hanya berlaku untuk beliau secara khusus. Hal 

ini menunjukkan bahwa ‘illat yang bersifat eksklusif untuk satu individu atau kasus tidak bisa 

dijadikan dasar untuk analogi. Contoh: Keharaman riba pada enam jenis harta ribawi (emas, perak, 

gandum, kurma, sya'ir, dan garam) tidak didasarkan pada jenis barangnya semata. Jika riba 

diharamkan hanya karena barang-barang tersebut, maka hukum riba tidak akan bisa diterapkan pada 

barang lain yang juga memiliki sifat-sifat serupa, seperti alat tukar atau barang yang sejenis. 

 

E. Hubungan ‘Illat dengan Hukum 

Jumhur ulama telah sepakat bahwa Allah swt tidak menetapkan sesuatu hukum, kecuali untuk 

kemashlahatan hambanya. Kemashlahatan itu ada dua macam. Pertama, berupa manfaat bagi manusia dan 

kedua, berupa terhindarnya manusia dari kemudharatan (kesengsaraan). Olen karena itu yang menjadi 

pendorong untuk menetepkan sesuatu hukun syara ialah menarik kemanfaatan begi manusia dan menolak 

kemudharatan bagi mereka. Dan pendorong inilah yang menjadi tujuan yang dicapai dengan menetapkan 

hukum itu, dan inilah yang dinamakan juga hikmah suatu hukum (hikmah hukum). Misalnya seorang yang 

sakit diperbolehkan tidak berpuasa pada bulan ramadhan, hikmahnya adalah untuk menghindari kerusakan 

baginya. Diwajibkan qishash atas orang yang membunuh dengan sengaja hikmahnya adalah untuk 

memelihara jiwa manusia pada umumnya, dan diwajibkan memotong tangan pencuri yang memenuhi 

syarat-syaratnya, hikmahnya adalah untuk memelihara milik menusia. Dengan demikian suatu hukum syara 

ialah untuk mewujudkan mashlahat dan menolak kemudharatan (Masadi, 2002). 

Menurut pendapat yang menyamakan illat dengan hikmah, bahwa setiap hukum itu dibina atas 

sesuatu hikmah, dan terwujud atau tidaknya suatu hukum sangat tergantung pada hikmah itu. Akan tetapi 

setelah diadakan penyelidikan yang mendalam, ternyata bahwa hikmah itu pada beberapa hukum adalah 

merupakan perkara yang samar (abstrak) yang tidak dapat disaksikan oleh panca indera. Karenanya tidak 

mungkin untuk menetapkan adanya hikmah atau ketiadaannya, dan tidak mungkin pula untuk menetapkan 

ada tidaknya suatu hukum dengan ada atau tiadanya hikmah, Misalnya dibolehkan tukar menukar dalam 

bidang muamalah yang hikmahnya untuk menolak kesempitan bagi menusia disebabkan hal itu dapat 

memenuhi hajat mereka. Sedang hajat itu sendiri merupakan hal yang samar-samar dan tidak mungkin 

diketahui dengan pasti bahwa tukar menukar itu suatu hajat yang urgen atau bukan suatu hajat dan kadang-

kadang merupakan perkara yang dikira-kirakan, bukan merupakan perkara yang pasti (Salim, 2006). 

Karena itu juga tidak depat untuak membina hukum dan mengaitkan ada atau tidaknya hukum. 

Misalnya diperbolehkan tidak berpuasa bagi orang dalam keadaan sakit, hikmahnya ialah untuk 

menghilangkan kemdharatan. Kemudharatan itu merupakan perkera yang dikira-kirakan saja yang berbeda-



Nurul Aulia Dewi, Nurhayati, Tuti Anggaini 
Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) Vol. 3 No. 2 (2025) 33 – 40 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

38 

beda mengingat situasi dan kondisi masing-masing manusia. Oleh karena itu andai kata hukum dibina atas 

dasar ini, maka taklif tidak akan sempurna. 

Disamping sebagian hukum itu mempunyai hikmah yang sifatnya masih samar-samar, terdapat pula 

sebagian hukum yang lain yang mengandung perkara-perkara yang sudah jelas yang dapat dijadikan dasar 

pembinaan hukum dan dapat dijadikan untuk menentukan ada atau tidakya hukum. Perkara-perkara yang 

sudah jelas yang dapat dijadikan dasar pembinaan hukum itu, oleh para Ahli Ushul, disebut illat (Suhendi, 

2011). 

Ulama ushul membicarakan masalah ̒ illat ketika mambahas qiyas (analogy). ‘illat merupakan rukun 

qiyas dan qiyas tidak dapat dilakukan bila tidak dapat ditentukan ‘illatnya. Setiap hukum ada illat yang 

melatarbelakanginya, sehingga, jika ‘illat ada, maka hukum pun ada, dan begitu sebaliknya. sehingga 

masyur dikenal kaidah: 

“Hukum berputar beserta ‘illatnya (alasan), ada dan tiadanya.” 

Penjabaran dari kaidah tersebut adalah keberadaan hukum itu berada pada keberadaan ‘illat (sebab)-

nya, sehingga jika ada ‘illat maka ada hukumnya dan jika tidak ada ‘illat-nya maka tidak ada hukumnya. 

Inilah yang menjadi kekhususan illat, dan illat-lah yang menentukan adanya sebuah hukum bukan hikmah, 

sehingga sesuatu dikatakan sebagai illat harus jelas (dhahir), cocok/sesuai dengan ketentuan hukum 

(munasib) dan pasti/terukur (mundhabith). 

1. Perbedaan antara Hikmah dengan Illat 

Perbedaan antara hikmah dengan illat ialah bahwa hikmah itu adalah dorongan atau tujuan yang 

dimaksudkan oleh syara’ untuk mencari kemanfaatan yang harus didayagunakan dan kemafsadatan yang 

harus dihindari atau dikurangi (jalb al-manfaat wa daf’u al-dharar). Sedang illat hukum itu ialah perkara 

yang sudah jelas (dhahir) lagi pasti (mundhabit) yang dijadikan dasar pembinaan dan penentuan ada atau 

tidaknya suatu hukum. Misalnya (Mardani, 2012): 

a. Mengqashar shalat bagi orang yang mengadakan perjalanan mempunyai hikmah dan illat, 

Hikmahnya ialah untuk memberikan keringanan dan menghilangkan kesulitan. Sedang illatnya 

mengadakan perjalanan. Oleh karena hikmah itu adalah hal-hal yang masih dikira-kirakan dan 

belum pasti, serta hukum atau meniadakannya, maka ulama menjadikan bepergian itu sebagai 

illat hukumnya, sebab ia adalah hal yang sudah jelas dan pasti; 

b. Hak syurf’ah (hak beli yang diutamakan) bagi salah seorang anggota serikat atau tetangga 

mempunyai hikmah dan illat, Hikmahnya ialah untuk menghindari kemudharatan bagi anggota 

serikat atau tetengga. Sedang illatnya ialah perserikatan atau pertentagaan. Perserikatan atau 

pertetangaan ini oleh syara’ dijadikan sebagal illat hukum bagi syuf'ah, karena ia adalah hal yang 

sudah jelas dan pasti; 

Adanya illat hukum itu diduga keras untuk merealisir hikmah hukum, kesulitan akan menimpa 

kepada orang yang mengadakan perjalanan, sekiranya hikmah mengqashar shalat itu tidak ada. Atas dasar 

itulah bahwa semua hukum Islam dibangun atas illat, bukan dibentuk atas hikmah, oleh karena itu hukum 

berwujud bila ada illatnya, walaupun hikmahnya berbeda-beda. 

Jadi Perbedaan antara illat hukum dan hikmahnya adalah bahwa hikmah adalah yang memotivasi 

penetapan hukum dan menjadi tujuan akhir, yakni kemaslahatan yang dimaksudkan oleh pembuat hukum 

harus dibuktikan dan disempurnakan, atau kerusakan yang harus dihilangkan dan dikurangi. Sedangkan 

illat hukum adalah sesuatu yang nyata dan pasti yang dijadikan dasar hukum dan hubungan ada atau tidak 

adanya hukum. Karena kondisi pembentukan dan hubungan sesuatu dengan hukum tersebut harus mampu 

merealisasikan hikmah yang terkandung dalam penetapan hukum. 

2. Perbedaan antara Illat dengan Sabab 

Para ulama salaf (klasik), tidak membedakan antara ‘illat dengan sebab, keduanya sama-sama 

menjadi dasar atau alasan adanya ketetapan hukum. Sedangkan para ulama kontemporer, misalnya Abd al-

Wahhab Khallaf membedakan antara ‘illat dengan sebab. ‘Illat itu Sesuatu yang menjadi landasan atau 

alasan penetapan hukum itu harus dapat dipahami kaitannya dengan ketentuan hukum yang ditetapkan. 

Dengan demikian sesuatu yang tidak dapat dipahami kaitannya antara yang menjadi landasan atau alasan 

penetapan hukum dengan ketentuan hukum yang ditetapkan maka bukanlah ‘illat hukum. Dalam kaitan ini 

Abd al-Wahhab Khallaf memberikan contoh “menyaksikan bulan sebagai “sebab” timbulnya kewajiban 

“puasa Ramadhan”. Hal ini tidaklah dinamakan “sebab” bukan “’illat”, karena tidak dapat dipahami 

bagaimana hubungannya antara menyaksikan bulan dengan adanya kewajiban puasa. Atau contoh lain, 

terbenamnya matahari di ufuk barat, maka timbulnya kewajiban shalat maghrib. Baik menyaksikan bulan 

atau terbenam matahari di barat adalah sebab yang mengakibatkan kewajiban puasa atau kewajiban shalat 

maghrib. Ini sebab akibat, tetapi bukan ‘illat. Atas dasar itulah Abd al-Wahhab Khallaf menjelaskan bahwa 

setiap ‘illat itu adalah sebab, tetapi tidaklah semua sebab itu dapat disebut ‘illat. 

 

 



Nurul Aulia Dewi, Nurhayati, Tuti Anggaini 
Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) Vol. 3 No. 2 (2025) 33 – 40 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

39 

F. Metode Mengetahui ‘Illat dalam satuan Hukum 

Hal sangat penting dalam teori illat ini adalah cara mencarinya atau dalam istilah ushul fiqh disebut 

dengan masâlik al-‘illat. Para ulama ushul fiqh berbeda pendapat dalam masâlik al-‘illat ini. Al-Asnawi 

menuturkan terdapat 9 metode mencari ‘illat yakni (Syafe’i, 2000): 

1. Al-nash 

2. Al-îmâ 

3. Al-ijmâ' 

4. Al-munâsabah 

5. Al-sunnah, 

6. Al-daurân 

7. Al-taqsîm 

8. Al-thard dan 

9. Tanqîh al-manâth. 

Menurut al-Syaukani ada 11 metode mencarinya yakni (Koto, 2004): 

1. al-ijmâ' 

2. al-nash 

3. al-îmâ’ 

4. al-istidlâl 

5. al-sibr wa al-taqsîm 

6. al-munâsabah 

7. al-syibh 

8. al-thard 

9. al-daurân 

10. tanqîh al-manâth, dan 

11. tahqîq al-manâth. 

Sedangkan Abdul Wahhab Khallaf menjelaskan tiga cara yang paling umum digunakan untuk 

mengetahui sebuah illat dalam sebuah hukum syariat yakni Nash, Ijma’ dan Sabr wa Taqsim. 

Namun yang masyhur dan populer digunakan di kalangan ulama Ushul Fiqh pada perkembangannya 

akhir-akhir ini metode penemuan illat terbagi: 

1. Takhrij al-Manat 

2. Tanqih al-manat dan 

3. Tahqiq al-manat. 

Takhrij al-manath mengeluarkan (mengidentifikasi) illat-illat yang terkandung dalam teks nash, 

Tanqih al-Manath menyeleksi illat-illat yang sudah ditemukan dan Tahqiq Tahqiq al-manath adalah 

menetapkan illat. 

 

KESIMPULAN 
Dari uraian yang telah dipaparkan di muka, maka dapat disimpulkan bahwa dalam kajian ushul fiqh, 

‘illat adalah merupakan unsur yang sangat penting dalam proses penetapan hukum. Oleh karena itu, 

eksistensi ‘illat tidak terpisahkan dalam proses penetapan (tasyri’ al-ahkam) hukum Islam itu sendiri. 

Berpijak pada pemahaman ini, maka ulama ushul memformulasikan satu rumusan yang kemudian menjadi 

kaidah yang baku tentang ‘illat, bahwa hukum itu akan selalu tepaut dengan ‘illat yang mendasarinya, ada 

‘illat ada hukum dan bila tidak ada maka hukum menjadi tidak ada (al-Hukm yaduru Ma’a al-‘Illatih 

wujudan wa ‘adaman). Sehingga dapat disimpulkan sebagai berikut: 

1. Illat adalah sebab ketetapan sebuah hukum, atau sesuatu yang menjadi dasar penentuan sebuah 

hukum. 

2. Adapun hubungan illat dan sabab, pada umumnya ahli Ushul mempersamakannya yaitu illat dan 

sebab sama-sama sebagai dasar untuk membentuk hukum dan tempat menggantungkan ada atau 

tidak adanya hukum. Namun ada yang berpendapat bahwa jika sifat yang menjadi dasar suatu hukum 

dapat dipikirkan oleh akal, dinamai illat, sedangkan jika tidak dapat dipikirkan oleh akal, maka 

dinamai sabab hukum. 

Adapun prosedur dalam penetapan dan penemuan‘illat, yakni dengan menempuh berbagai langkah 

yang dikenal dengan sebutan al-masalik al- ‘Illat, yaitu melalui/menggunakan Takhrij al-Manath, Tanqih 

al-manat, dan Tahqiq al-manath. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Jadi’, S. A. (2007). Taisîri ‘Ilmi Ushûlil Fiqhi lil Jadi.’ Beirut: Dârul Minhâj. 

Arrosyid, A. (2021). Islam Dan Moral Ekonomi Dalam Pemikiran Sjafruddin Prawiranegara. Masyrif : 



Nurul Aulia Dewi, Nurhayati, Tuti Anggaini 
Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) Vol. 3 No. 2 (2025) 33 – 40 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

40 

Jurnal Ekonomi, Bisnis Dan Manajemen, 2(1), 27–36. https://doi.org/10.28944/masyrif.v2i1.495 

Az-Zuhaili, W. (2011). Fiqh Islam wa Adillatuhu. In Abdul Hayyie al_Kattani. Jakarta: Gema Insani. 

Azzam, A. A. M. (2010). Fiqh Muamalat Sistem Transaksi Dalam Islam. Jakarta: AMZAH. 

Dewi, N. A. (2024). Dinamika Pemikiran Ekonomi : Konstruksi Pemikiran Sistem Ekonomi Abad Klasik 

Pertengahan dan Kontemporer. Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS), 

2(1), 72–83. 

Dradjat, Z. (1995). Ilmu Fiqh. Yogyakarta: Dana Bhakti Wakaf. 

Hardani. Ustiawaty, J. A. H. (2017). Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif. 

Harun. (2017). Fiqh Muamalah. Surakarta: Muhammadiyah University Press. 

Koto, H. A. (2004). Ilmu Fiqih dan Ushul Fiqih. Jakarta: Grafindo Pratama. 

Mardani. (2012). Fiqih Ekonomi Syariah. Jakarta: Kencana. 

Masadi, G. A. (2002). Fiqih Muamalah Kontekstual. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Muhajirin, M. P. (2017). Pendekatan Praktis: Metode Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif. Yogyakarta: 

Idea Press. 

Saifuddin Azwar. (1998). Metode Penelitian. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Salim, A. M. K. B. A.-S. (2006). Shahih Fiqih Sunnah. Pustaka At- Tazkia. 

Suhendi, H. (2011). Fiqih Muamalah. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Syafe’i, R. (2000). Fiqih Muamalah. Bandung: Pustaka Setia. 

Yudi Siswadi, A. S. (2022). Literature Study on Fiqh Muamalah Digital Business Transactions (e-

commerce). International Journal of Economics, Social Science, Entrepreneurship and Technology 

(IJESET), 1(3), 220–236. 

 


