Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies

(I]OMS S) | s /mdfxw urm il
https:/ / ojs.staira.ac.id/index.php/IJOMSS/ 1ndex l .Lm
e-ISSN 2988-7046 | p-ISSN xxxx-xxxx /& mmww
Vol. 3 No. 2 (Maret 2025) 33-40

Menelusuri ‘Illat Hukum dalam Ushul Figh: Sebab, Hikmah, dan
Implementasinya dalam Penetapan Hukum Islam

Nurul Aulia Dewi', Nurhayati 2", Tuti Anggaini?®
'Ekonomi Syariah, FakultasAgama Islam, STAI Raudhatul Akmal, Deli Serdang, Indonesia
23Doktoral Ekonomi Syariah, Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam, UIN Sumatera Utara, Medan,
Indonesia
Email: nurul.aulia.pane.202@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep ‘illat hukum dalam hukum Islam serta perannya dalam
proses istinbat hukum, khususnya dalam metode qiyas. ‘Illat merupakan salah satu unsur utama dalam
penetapan hukum Islam yang menjadi dasar bagi pemberlakuan suatu hukum. Studi ini menelusuri berbagai
pandangan ulama terkait definisi, metode penemuan, dan penerapan ‘illat dalam berbagai aspek hukum
Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library
research). Sumber data yang digunakan berasal dari literatur Klasik dan kontemporer dalam bidang ushul
figh, jurnal ilmiah, serta buku-buku referensi yang membahas konsep ‘illat hukum dan hikmah. Analisis
data dilakukan dengan metode deskriptif-analitis untuk mengungkap bagaimana ‘illat berfungsi sebagai
dasar dalam pengambilan keputusan hukum serta relevansinya dalam sistem hukum Islam modern. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa ‘illat memiliki peran penting dalam penetapan hukum Islam dan menjadi
dasar utama dalam metode giyas. Mayoritas ulama sepakat bahwa setiap hukum memiliki ‘illat yang dapat
dipahami, meskipun dalam beberapa aspek ibadah (‘ubtidiyyah), ‘illat sering kali bersifat ghaib dan tidak
dapat dijangkau oleh akal manusia. Penelitian ini juga menemukan bahwa metode istinbat ta’lili, yang
berfokus pada penemuan ‘illat, tetap relevan dalam menghadapi perkembangan hukum kontemporer,
terutama dalam menjawab problematika hukum yang tidak secara eksplisit disebutkan dalam Al-Qur’an
dan Hadis.

Kata Kunci: ‘Illat hukum, giyas, istinbat hukum, ushul figh, hikmah.

PENDAHULUAN

Hukum Islam bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis, yang kemudian dikembangkan melalui proses
ijtinad oleh para ulama. Salah satu karakteristik utama hukum Islam adalah keterpaduan antara teks wahyu
(nash) dengan penggunaan akal yang kontekstual. Keunikan ini membedakan hukum Islam dari sistem
hukum lainnya. Teks-teks syariat Islam bersifat tetap dengan berakhirnya wahyu dan kesempurnaan ajaran
Islam, sedangkan permasalahan kehidupan yang memerlukan jawaban hukum terus berkembang seiring
dengan perubahan zaman (Arrosyid, 2021).

Dinamika kehidupan ini mendorong para ahli ushul figh untuk menggali hukum Islam dari nash
dengan menemukan metode pengambilan hukum (istinbat al-hukm). Salah satu metode utama dalam
istinbat hukum adalah giyas (analogi). Dalam penerapan giyas, unsur yang sangat penting adalah ‘illat,
yaitu alasan atau sebab yang menjadi dasar penetapan hukum. Menemukan ‘illat merupakan bagian krusial
dalam metode qiyas, karena qiyas tidak dapat dilakukan tanpa adanya ‘illat yang jelas. Dalam
perkembangannya, metode penggunaan ‘illat ini juga dikenal sebagai metode istinbat ta’lili atau ta’lili al-
ahkam.

Metode istinbat ta’lili adalah metode yang berfokus pada ‘illat sebagai dasar penetapan hukum.
Makalah ini bertitik tolak dari pemahaman bahwa setiap ketentuan hukum yang diturunkan Allah SWT
bertujuan untuk mengatur perilaku manusia dengan hikmah dan alasan yang logis. Allah SWT tidak
menetapkan aturan secara sia-sia atau tanpa tujuan tertentu. Secara umum, tujuan dari hukum Islam adalah
untuk mewujudkan kemaslahatan bagi manusia, baik di dunia maupun di akhirat. Lebih spesifik, dalam
setiap perintah dan larangan Allah SWT terkandung alasan logis yang mendasarinya (Dewi, 2024).

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

33



Nurul Aulia Dewi, Nurhayati, Tuti Anggaini
Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) Vol. 3 No. 2 (2025) 33 - 40

Sebagian alasan tersebut disebutkan secara eksplisit dalam Al-Qur'an dan Hadis, sebagian lainnya
diisyaratkan secara implisit, dan ada pula yang memerlukan usaha intelektual lebih lanjut untuk ditemukan.
Para ulama, terutama jumhur (mayoritas), sepakat bahwa alasan logis dalam hukum Islam selalu ada.
Namun, dalam beberapa ketentuan ibadah (‘ubtidiyyah), alasan tersebut sering kali tidak dapat dijangkau
oleh akal manusia (ghairu ma’qulat al-ma’na). Alasan logis inilah yang disebut sebagai ‘illat atau manat al-
hukm, yang menjadi dasar utama dalam penerapan qiyas dan metode istinbat ta’lili.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library
research). Data yang dikumpulkan berasal dari berbagai literatur terkait, termasuk kitab-kitab ushul figh,
jurnal ilmiah, dan buku referensi yang membahas konsep ‘illat hukum dan hikmah dalam hukum Islam
(Muhajirin, 2017). Teknik pengumpulan data dilakukan dengan cara menelaah, menganalisis, dan
menginterpretasikan teks-teks yang berkaitan dengan tema penelitian.

Pendekatan deskriptif-analitis digunakan untuk memahami konsep ‘illat dan hikmah dalam hukum
Islam serta bagaimana penerapannya dalam metode istinbat hukum, khususnya dalam giyas. Analisis data
dilakukan dengan menggunakan metode content analysis (analisis isi), yang bertujuan untuk mengungkap
makna dan relevansi ‘illat dalam proses penetapan hukum Islam (Hardani. Ustiawaty, 2017).

Selain itu, penelitian ini juga mengacu pada pendekatan ushul figh dalam mengidentifikasi dan
memahami metode penemuan ‘illat, seperti takhrij al-manath, tangih al-manath, dan tahgiq al-manath.
Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk memberikan pemahaman mendalam mengenai konsep
‘illat sebagai salah satu unsur penting dalam ijtihad dan pengambilan hukum Islam (Saifuddin Azwar,
1998).

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Pengertian ‘illat

Secara etimologis ‘illat berarti sebab, atau sesuatu yang mempengaruhi yang lain. Terkadang ‘illat
juga diartikan sebagai sesuatu yang kedatangannya dapat merubah sesuatu. Dalam kajian figh, ’illat
memiliki makna yang berbeda-beda sesuai dengan mazhabnya masing-masing (Azzam, 2010).

Al-Karkhi (w.340 H), ulama Hanafiyah, mendefinisikan ‘illat dengan sesuatu yang mewajibkan
adanya hukum. Dia membedakan ‘illat dengan hikmah. Menurut Al Jashshash (w. 370 H) ‘illat adalah
suatu makna, bilamana makna tersebut terwujud maka ditetapkanlah hukum. Dalam hal ini dia
menyamakan ‘illat dengan tanda yang menunjukkan adanya hukum.

Asy-Syatibi, dari mazhab Maliki, menyamakan ‘illat dengan hikmah dan sebab. ‘lllat adalah
kemaslahatan yang dijadikan landasan bagi suatu perintah maupun larangan. Sementara Muhammad Abu
Zahrah mengartikan ‘illat dengan sifat zahir yang dapat diukur dan relevan. Muhammad bin Idris as-Syafi*i
menyebut ‘illat dengan istilah ad-dala-il, al-‘alamah (tanda-tanda), terkadang dia juga menyebutnya
dengan makna, dalam arti ‘illat harus semakna dengan nash. Imam al-Ghazali menyebut ‘illat dengan
manath al-hukmi (tambatan hukum) dan menyamakannya dengan sebab. Sementara al-amidi (w. 631 H.)
menyamakan ‘illat dengan hikmah. Baginya, ‘illat adalah motivator dalam penetapan hukum. Motivator
harus mengandung hikmah yang menjadi maqashid asy-syar’iyah. ‘lllat bukan sekedar tanda, tetapi ia
memiliki kandungan yang lain. Ulama-ulama kelompok Hanabilah memiliki pandangan yang lebih luas
tentang ‘illat. Ibnu Taimiyah (661-728 H) dan muridnya Ibnu Qayyim al-Jauziyah (691-751 H)
mendefinisikan ‘illat dengan sifat atau suatu keadaan yang relevan dengan hukum (Az-Zuhaili, 2011).

Dalam ilmu figh, ‘i/lat adalah alasan atau sebab tertentu yang menjadi dasar diberlakukannya suatu
hukum syariah dalam Islam. ‘Illat merupakan aspek penting dalam proses istinbath (pengambilan) hukum,
terutama dalam metode giyas (analogi). Dalam giyas, hukum yang terdapat dalam suatu kasus tertentu dapat
diterapkan pada kasus lain yang sejenis apabila keduanya memiliki ‘illat yang sama.

B. Bentuk-Bentuk ‘lllat

Bentuk-bentuk ‘illat dalam hukum Islam bisa dikategorikan ke dalam beberapa jenis, tergantung
pada cara pengenalannya dan keterkaitannya dengan hukum yang diberlakukan. Para ulama ushul figih
membagi ‘illat itu menjadi beberapa segi, diantaranya adalah segi cara mendapatkanya dan bisa tidaknya
‘illat itu diterapkan pada kasus hukum lainya. Berikut ini adalah bentuk-bentuk ‘illat sesuai bagiannya
(Harun, 2017):

1. Al Munasib al-muksir

Yakni sifat yang sesuai oleh syari’ telah disusun hukum yang sesuai dengan sifat itu, baik dalam

nash maupun ijma. Sirat tersebut telah menetapkan sebagai illat hukum. Penyusunan hukum itu atas

dasar penyesuaian ternadap sifat tersebut, seperti firman Allan:

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

34



Nurul Aulia Dewi, Nurhayati, Tuti Anggaini
Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) Vol. 3 No. 2 (2025) 33 - 40

el il 5] el 53 5k 8 painall o dligiiag
Artinya: “Mereka bertanya kepadamu (Nabi Muhammad) tentang haid. Katakanlah, “Itu adalah
suatu kotoran.) Maka, jauhilah para istri (dari melakukan hubungan intim) pada waktu
haid dan jangan kamu dekati mereka (untuk melakukan hubungan intim) hingga mereka
suci (habis masa haid). Apabila mereka benar-benar suci (setelah mandi wajib),
campurilah mereka sesuai dengan (ketentuan) yang diperintahkan Allah kepadamu.
Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertobat dan menyukai orang-orang

yang menyucikan diri.” (QS. Al-Bagarah: 222)

Hukum yang pasti dalam nash ini adalah keharusan menghindari wanita di waktu haid, dan
telah tersusun (sebagai dasar) bahwa ia adalah kotoran, sedangkan sighat nash telah jelas bahwa
illat hukum ini adalah kotoran. Maka oleh karena itu, kotoran yang menjadi sebab keharusan
menghindari wanita di waktu haid adalah sifat yang sesuai dan mempengaruni (munasib dan
mukusir).

. Al-Munasib al-Mula-im

‘Illat Al-Munasib al-Mula’im adalah jenis ‘illat yang relevan, sesuai, dan selaras dengan tujuan-
tujuan syariah (magasid syariah) dalam menetapkan suatu hukum. ‘lllat ini mendukung tercapainya
manfaat (maslahah) atau menghindarkan mudharat, serta memiliki keterkaitan logis dan fungsional
dengan hukum yang ditetapkan.

Conton Hukum: Kewajiban zakat pada harta yang memiliki potensi berkembang, seperti emas,
perak, atau hasil pertanian.

‘lllat; Harta yang berkembang memiliki potensi untuk terus bertambah, sehingga terdapat maslahah
bagi masyarakat ketika sebagian dari harta tersebut dikeluarkan untuk membantu yang
membutuhkan. Hal ini juga mendukung tujuan syariah untuk menyejahterakan masyarakat dan
mengurangi kesenjangan sosial.

. Al-Munasib al-Mursal

Al-Munasib al-Mursal adalah jenis ‘illat yang digunakan dalam istinbath hukum Islam yang relevan
secara akal dan sesuai dengan tujuan umum syariat (magasid syariah), tetapi tidak didukung oleh
dalil spesifik dari Al-Qur’an atau Hadis. Jenis ‘#//at ini disebut juga dengan maslahah mursalah, di
mana alasan atau sebab hukum didasarkan pada kemaslahatan umum yang tidak disebutkan
langsung dalam teks.

Contohnya dalam ekonomi Islam, monopoli atau ihtikar dilarang karena dapat menyebabkan
ketidakadilan dan kesulitan bagi masyarakat.

‘llat al-munasib al-mursal yang diterapkan dalam kasus ini adalah “mencegah kerugian
masyarakat” dan “menjaga kemaslahatan umum”. Meskipun larangan monopoli tidak disebutkan
secara eksplisit dalam Al-Qur'an atau Hadis, konsep ini diterapkan untuk mencegah adanya
ketidakadilan dan penindasan ekonomi yang bisa merugikan konsumen.

. Al-Munasib al-Mulgha

Al-Munasib al-Mulgha adalah jenis ‘illat yang memiliki hubungan atau kemaslahatan yang tampak
antara sebab dan akibat hukum, namun tidak diakui oleh syariat sebagai dasar penetapan hukum.
Dengan kata lain, meskipun terdapat alasan logis yang relevan, syariat mengabaikan alasan tersebut
sehingga ia tidak dapat digunakan sebagai dasar dalam menetapkan hukum. Jenis ‘llat ini muncul
ketika ada suatu alasan yang kelihatannya pantas untuk dijadikan dasar hukum, tetapi nash atau
dalil-dalil syariat menolaknya.

Sedangkan contoh menetapkan seorang yang berbuka pada bulan ramadhan secara sengaja dengan
hukuman secara khusus adalah karena pengajaran baginya. Dalam hal ini tidak sah mendasarkan
pembentukan hukum kepadanya.

C. Fungsi ‘lllat

Kedudukan ‘illat dalam proses ijtihad sangat urgen. Pada awalnya ‘illat digunakan ketika ulama

mengistimbathkan hukum dengan menggunakan metode giyas. ‘lllat berguna untuk mengetahui apa
sebenarnya dasar dan tujuan penetapan sebuah hukum oleh Syari’. ‘Illat juga berfungsi untuk mengetahui
mengapa suatu hukum itu ditetapkan, sehingga dapat diproyeksikan untuk kasus lain yang serupa. Di
samping itu, ‘illat juga berguna untuk mengetahui apakah suatu ketentuan hukum dalam nash masih berlaku
atau terjadi perubahan karena ‘illat yang mendasarinya berubah. Konteks sosio kultural masyarakat ketika
ayat turun dapat dijadikan sebagai metode untuk menemukan ‘illat. “Illat mungkin saja berubah sesuai
dengan perubahan zaman atau perubahan pemahaman ‘illat yang terkandung dalam nash (Al-Jadi’, 2007).

Dalam pandangan Asy-Syatibi, analisis terhadap keberadaan ’illat dalam perintah maupun larangan

merupakan salah satu cara memahami maqasid asy-syari’ah. Dengan kata lain, ’illat adalah esensi dari
keberadaan maqasid asy-syari’ah. Berikut adalah fungsi-fungsi ‘illat (Dradjat, 1995):
1. Penyebab atau penetap hukum

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

35



Nurul Aulia Dewi, Nurhayati, Tuti Anggaini
Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) Vol. 3 No. 2 (2025) 33 - 40

Yaitu suatu ‘illat yang dalam hubungannya dengan hukum merupakan penyebab atau penetap (yang
menetapkan) adanya hukum. Umpamanya, i//at memabukkan maka menyebabkan berlakunya
hukum haram pada makanan dan minuman yang ada di dalamnya.

Pencabut hukum

Yaitu suatu ‘i/lat yang mencabut kelangsungan suatu hukum bila ‘i//at itu terjadi dalam masa
tersebut, tetapi ‘i/lat itu tidak menolak terjadinya suatu Misalnya, sifat thalag dalam hubungannya
dengan kebolehan bergaul. Adanya thalaq itu mencabut hak bergaul antara suami-istri. Namun,
thalaq itu tidak mencabut terjadinya hak bergaul suami-istri (jika mereka telah menikah atau rujuk
kembali), karena memang mereka boleh menikah lagi sesudah adanya thalaq itu.

. Penolak dan pencegah hukum

Yaitu suatu ‘illat yang dalam hubungannya dengan hukum, dapat mencegah terjadinya suatu hukum
dan sekaligus dapat mencabutnya bila hukum itu telah berlangsung. Umpamanya,
sifat radha’ (hubungan sepersusuan) berkaitan dengan hubungan perkawinan. Adanya hubungan
susuan mencegah terjadinya hubungan perkawinan antara orang yang sepersusuan, dan sekaligus
memcabut atau membatalkan hubungan perkawinan yang sedang berlangsung, bila hubungan
susuan itu terjadi (diketahui) waktu berlangsungnya perkawinan.

D. Syarat-Syarat “lllat

1.

Syarat-syarat illat yang telah disepakati ada 4 macam, yaitu (Yudi Siswadi, 2022):
Hendaknya ia merupakan sifat yang nyata
Yakni bersifat material yang bisa dijangkau oleh pancaindera yang lahir. Karena ‘illat adalah
yang membatasi hukum, maka oleh karena itu harus terdiri dari hal yang nyata, dan yang bisa
terjangkau oleh rasa pada asal dan bisa terjangkau wujudnya. Contohnya seperti iskar (iskar adalah
sifat yang memabukkan atau menyebabkan hilangnya kesadaran dan akal sehat pada seseorang)
yang bisa di jangkau oleh rasa pada khamar, dan dengan rasa itu dapat nyata wujudnya pada arak
lain yang memabukkan. Juga ukuran bersama jenis benda yang sama, yang kedua-duanya dapat di
jangkau dengan rasa pada jenis benda-benda ribawi dengan rasa itu wujudnya dapat nyata pada harta
lain yang bisa dipastikan ukurannya.
Hendaknya ia merupakan sifat yang pasti
Yakni tertentu dan terbatas, dapat dibuktikan wujudnya pada cabang dengan membatasi atau
karena terdapat sedikit perbedaan. Karena asas giyas itu adalah bersamaan cabang dan asal pada
illat hukum asal. Kesamaan ini mengharuskan adanya illat sebagai yang pasti dan terbatas, sehingga
dapat menjatuhkan hukum, bahwa dua kejadian itu sama illatnya, seperti:
a. Pembunuhan oleh Ahli Waris terhadap Pewaris
Dalam hukum Islam, jika seseorang melakukan pembunuhan sengaja terhadap orang yang akan
memberikan harta warisan (pewaris), maka pelaku kehilangan haknya untuk menerima warisan.
Ini berdasarkan prinsip bahwa seseorang tidak boleh mendapatkan keuntungan dari tindakannya
yang merugikan atau melanggar hukum. Artinya, jika ahli waris membunuh pewaris dengan
sengaja, maka ia tidak berhak atas harta peninggalan yang seharusnya diwarisi darinya.
b. Pembunuhan oleh yang Diberi Wasiat terhadap yang Memberi Wasiat
Sama halnya dalam konteks wasiat, jika seseorang yang diberi wasiat (menerima manfaat atau
harta tertentu berdasarkan wasiat) melakukan pembunuhan terhadap orang yang membuat wasiat
(memberi wasiat), maka haknya atas wasiat tersebut juga dapat dicabut. Prinsip ini berlandaskan
pada nilai keadilan, yaitu bahwa seseorang yang melakukan penganiayaan atau pembunuhan
tidak boleh mendapatkan keuntungan dari perbuatannya.
c. Penganiayaan dalam Bentuk Transaksi Jual Beli atau Sewa Menyewa
Jika terdapat penganiayaan atau tindakan tidak adil dalam konteks transaksi, misalnya jual beli
atau sewa menyewa antara saudara atau anggota keluarga lainnya, hal ini juga dianggap tidak
sah dan bertentangan dengan prinsip-prinsip keadilan dalam Islam. Penganiayaan di sini bisa
berupa penipuan, pemaksaan, atau tindakan yang merugikan satu pihak. Misalnya, jika seorang
saudara menjual barang kepada saudaranya dengan cara menipu atau memaksa, maka transaksi
tersebut tidak sesuai dengan etika dan hukum Islam.
Hendaknya merupakan sifat yang sesuai
Dalam menetapkan hukum Islam, tujuan utama (hikmah) pembuat hukum adalah untuk
mencapai manfaat (keuntungan) atau menghindari bahaya bagi umat. Namun, karena hikmah sering
kali tidak dapat diukur atau dijangkau secara langsung (tidak nyata dan tidak pasti), maka sebagai
gantinya digunakan ‘illat yang bersifat konkret dan dapat diidentifikasi. Hikmah dalam hukum Islam
merujuk pada manfaat atau kemaslahatan yang ingin dicapai melalui penerapan suatu hukum, baik
berupa keuntungan bagi masyarakat (menarik maslahat) atau menghindari kerugian (menolak

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

36



Nurul Aulia Dewi, Nurhayati, Tuti Anggaini
Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) Vol. 3 No. 2 (2025) 33 - 40

mafsadat). Jadi, pada dasarnya, setiap hukum memiliki tujuan yang baik, yaitu untuk mencapai
kesejahteraan dan kebaikan umat.

Hikmah sering kali tidak memiliki wujud konkret yang bisa dijangkau dengan pancaindera,
dan bisa bersifat abstrak atau tidak pasti. Misalnya, tujuan dari hukum tertentu mungkin adalah untuk
menjaga ketertiban sosial atau mencegah kerusakan moral, tetapi tujuan ini tidak selalu bisa diukur
atau dilihat secara langsung. Karena itu, hikmah tidak bisa dijadikan dasar langsung ( ‘illat) dalam
menetapkan hukum, sebab ia tidak dapat diidentifikasi dengan pasti dalam setiap kasus. Karena
hikmah tidak selalu nyata dan pasti, maka digunakan ‘/lat sebagai dasar penetapan hukum. ‘Illat
adalah sifat atau alasan yang konkret dan sesuai dengan hikmah, tetapi memiliki karakteristik yang
bisa diidentifikasi dan diukur. Sifat ‘i//at ini dipilih karena dianggap mewakili tujuan hikmah yang
ingin dicapai, meskipun tidak langsung berwujud hikmah itu sendiri.

Sebagai contoh, hukum larangan khamr memiliki hikmah untuk menjaga akal dan mencegah
bahaya sosial yang timbul dari perilaku mabuk. Namun, hikmah ini (menjaga akal) tidak bisa
dijadikan dasar langsung karena bersifat abstrak dan tidak selalu mudah dijangkau. Oleh karena itu,
digunakan ‘illat yang konkret, yaitu sifat memabukkan pada khamr, yang bisa diidentifikasi dengan
jelas. Sifat memabukkan ini memenuhi kriteria ‘illat dan sesuai dengan tujuan hikmah, yaitu
menjaga akal dari kerusakan.

4. Hendaknya tidak merupakan sifat yang terbatas pada asal.

Artinya tentang Kriteria ‘i/lat (sebab hukum) dalam giyas (analogi) yang memungkinkan
penerapan hukum asal pada kasus baru (cabang). Agar suatu ‘i/lat dapat digunakan dalam giyas, ia
harus memenubhi kriteria tertentu, khususnya dalam aspek jangkauan dan penerapannya.

‘Illat harus merupakan sifat atau alasan yang tidak terbatas hanya pada kasus asal, melainkan
dapat ditemukan juga pada kasus-kasus lain. Artinya, ‘illat tersebut harus dapat dijumpai pada
individu-individu atau situasi lain yang mirip dengan kasus asal. Hal ini penting karena tujuan utama
dari menetapkan ‘i//lat adalah agar hukum asal bisa dijangkau dan diterapkan pada cabang-cabang
lain yang memiliki kesamaan sifat. Jika suatu hukum diberi ‘illat yang hanya ada pada kasus asal
dan tidak dapat dijangkau pada kasus lain, maka ‘llat tersebut tidak bisa dijadikan dasar giyas.
Misalnya, hukum-hukum tertentu yang berlaku khusus untuk Rasulullah SAW tidak bisa di-giyas-
kan atau diterapkan pada orang lain, karena ‘i//at-nya hanya berlaku untuk beliau secara khusus. Hal
ini menunjukkan bahwa ‘i/lat yang bersifat eksklusif untuk satu individu atau kasus tidak bisa
dijadikan dasar untuk analogi. Contoh: Keharaman riba pada enam jenis harta ribawi (emas, perak,
gandum, kurma, sya'ir, dan garam) tidak didasarkan pada jenis barangnya semata. Jika riba
diharamkan hanya karena barang-barang tersebut, maka hukum riba tidak akan bisa diterapkan pada
barang lain yang juga memiliki sifat-sifat serupa, seperti alat tukar atau barang yang sejenis.

E. Hubungan ‘lllat dengan Hukum

Jumhur ulama telah sepakat bahwa Allah swt tidak menetapkan sesuatu hukum, kecuali untuk
kemashlahatan hambanya. Kemashlahatan itu ada dua macam. Pertama, berupa manfaat bagi manusia dan
kedua, berupa terhindarnya manusia dari kemudharatan (kesengsaraan). Olen karena itu yang menjadi
pendorong untuk menetepkan sesuatu hukun syara ialah menarik kemanfaatan begi manusia dan menolak
kemudharatan bagi mereka. Dan pendorong inilah yang menjadi tujuan yang dicapai dengan menetapkan
hukum itu, dan inilah yang dinamakan juga hikmah suatu hukum (hikmah hukum). Misalnya seorang yang
sakit diperbolehkan tidak berpuasa pada bulan ramadhan, hikmahnya adalah untuk menghindari kerusakan
baginya. Diwajibkan gishash atas orang yang membunuh dengan sengaja hikmahnya adalah untuk
memelihara jiwa manusia pada umumnya, dan diwajibkan memotong tangan pencuri yang memenuhi
syarat-syaratnya, hikmahnya adalah untuk memelihara milik menusia. Dengan demikian suatu hukum syara
ialah untuk mewujudkan mashlahat dan menolak kemudharatan (Masadi, 2002).

Menurut pendapat yang menyamakan illat dengan hikmah, bahwa setiap hukum itu dibina atas
sesuatu hikmah, dan terwujud atau tidaknya suatu hukum sangat tergantung pada hikmah itu. Akan tetapi
setelah diadakan penyelidikan yang mendalam, ternyata bahwa hikmah itu pada beberapa hukum adalah
merupakan perkara yang samar (abstrak) yang tidak dapat disaksikan oleh panca indera. Karenanya tidak
mungkin untuk menetapkan adanya hikmah atau ketiadaannya, dan tidak mungkin pula untuk menetapkan
ada tidaknya suatu hukum dengan ada atau tiadanya hikmah, Misalnya dibolehkan tukar menukar dalam
bidang muamalah yang hikmahnya untuk menolak kesempitan bagi menusia disebabkan hal itu dapat
memenuhi hajat mereka. Sedang hajat itu sendiri merupakan hal yang samar-samar dan tidak mungkin
diketahui dengan pasti bahwa tukar menukar itu suatu hajat yang urgen atau bukan suatu hajat dan kadang-
kadang merupakan perkara yang dikira-kirakan, bukan merupakan perkara yang pasti (Salim, 2006).

Karena itu juga tidak depat untuak membina hukum dan mengaitkan ada atau tidaknya hukum.
Misalnya diperbolehkan tidak berpuasa bagi orang dalam keadaan sakit, hikmahnya ialah untuk
menghilangkan kemdharatan. Kemudharatan itu merupakan perkera yang dikira-kirakan saja yang berbeda-

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

37



Nurul Aulia Dewi, Nurhayati, Tuti Anggaini
Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) Vol. 3 No. 2 (2025) 33 - 40

beda mengingat situasi dan kondisi masing-masing manusia. Oleh karena itu andai kata hukum dibina atas
dasar ini, maka taklif tidak akan sempurna.

Disamping sebagian hukum itu mempunyai hikmah yang sifatnya masih samar-samar, terdapat pula
sebagian hukum yang lain yang mengandung perkara-perkara yang sudah jelas yang dapat dijadikan dasar
pembinaan hukum dan dapat dijadikan untuk menentukan ada atau tidakya hukum. Perkara-perkara yang
sudah jelas yang dapat dijadikan dasar pembinaan hukum itu, oleh para Ahli Ushul, disebut illat (Suhendi,
2011).

Ulama ushul membicarakan masalah ‘illat ketika mambahas giyas (analogy). ‘illat merupakan rukun
giyas dan giyas tidak dapat dilakukan bila tidak dapat ditentukan ‘illatnya. Setiap hukum ada illat yang
melatarbelakanginya, sehingga, jika ‘illat ada, maka hukum pun ada, dan begitu sebaliknya. sehingga
masyur dikenal kaidah:

“Hukum berputar beserta ‘illatnya (alasan), ada dan tiadanya.”

Penjabaran dari kaidah tersebut adalah keberadaan hukum itu berada pada keberadaan ‘illat (sebab)-
nya, sehingga jika ada ‘illat maka ada hukumnya dan jika tidak ada ‘illat-nya maka tidak ada hukumnya.
Inilah yang menjadi kekhususan illat, dan illat-lah yang menentukan adanya sebuah hukum bukan hikmah,
sehingga sesuatu dikatakan sebagai illat harus jelas (dhahir), cocok/sesuai dengan ketentuan hukum
(munasib) dan pasti/terukur (mundhabith).

1. Perbedaan antara Hikmah dengan lIllat

Perbedaan antara hikmah dengan illat ialah bahwa hikmah itu adalah dorongan atau tujuan yang
dimaksudkan oleh syara’ untuk mencari kemanfaatan yang harus didayagunakan dan kemafsadatan yang
harus dihindari atau dikurangi (jalb al-manfaat wa daf’u al-dharar). Sedang illat hukum itu ialah perkara
yang sudah jelas (dhahir) lagi pasti (mundhabit) yang dijadikan dasar pembinaan dan penentuan ada atau
tidaknya suatu hukum. Misalnya (Mardani, 2012):

a. Menggashar shalat bagi orang yang mengadakan perjalanan mempunyai hikmah dan illat,
Hikmahnya ialah untuk memberikan keringanan dan menghilangkan kesulitan. Sedang illatnya
mengadakan perjalanan. Oleh karena hikmah itu adalah hal-hal yang masih dikira-kirakan dan
belum pasti, serta hukum atau meniadakannya, maka ulama menjadikan bepergian itu sebagai
illat hukumnya, sebab ia adalah hal yang sudah jelas dan pasti;

b. Hak syurf’ah (hak beli yang diutamakan) bagi salah seorang anggota serikat atau tetangga
mempunyai hikmah dan illat, Hikmahnya ialah untuk menghindari kemudharatan bagi anggota
serikat atau tetengga. Sedang illatnya ialah perserikatan atau pertentagaan. Perserikatan atau
pertetangaan ini oleh syara’ dijadikan sebagal illat hukum bagi syuf'ah, karena ia adalah hal yang
sudah jelas dan pasti;

Adanya illat hukum itu diduga keras untuk merealisir hikmah hukum, kesulitan akan menimpa
kepada orang yang mengadakan perjalanan, sekiranya hikmah menggashar shalat itu tidak ada. Atas dasar
itulah bahwa semua hukum Islam dibangun atas illat, bukan dibentuk atas hikmah, oleh karena itu hukum
berwujud bila ada illatnya, walaupun hikmahnya berbeda-beda.

Jadi Perbedaan antara illat hukum dan hikmahnya adalah bahwa hikmah adalah yang memotivasi
penetapan hukum dan menjadi tujuan akhir, yakni kemaslahatan yang dimaksudkan oleh pembuat hukum
harus dibuktikan dan disempurnakan, atau kerusakan yang harus dihilangkan dan dikurangi. Sedangkan
illat hukum adalah sesuatu yang nyata dan pasti yang dijadikan dasar hukum dan hubungan ada atau tidak
adanya hukum. Karena kondisi pembentukan dan hubungan sesuatu dengan hukum tersebut harus mampu
merealisasikan hikmah yang terkandung dalam penetapan hukum.

2. Perbedaan antara lllat dengan Sabab

Para ulama salaf (klasik), tidak membedakan antara ‘illat dengan sebab, keduanya sama-sama
menjadi dasar atau alasan adanya ketetapan hukum. Sedangkan para ulama kontemporer, misalnya Abd al-
Wahhab Khallaf membedakan antara ‘illat dengan sebab. ‘lllat itu Sesuatu yang menjadi landasan atau
alasan penetapan hukum itu harus dapat dipahami kaitannya dengan ketentuan hukum yang ditetapkan.
Dengan demikian sesuatu yang tidak dapat dipahami kaitannya antara yang menjadi landasan atau alasan
penetapan hukum dengan ketentuan hukum yang ditetapkan maka bukanlah ‘illat hukum. Dalam kaitan ini
Abd al-Wahhab Khallaf memberikan contoh “menyaksikan bulan sebagai “sebab” timbulnya kewajiban
“puasa Ramadhan”. Hal ini tidaklah dinamakan “sebab” bukan ‘’illat”, karena tidak dapat dipahami
bagaimana hubungannya antara menyaksikan bulan dengan adanya kewajiban puasa. Atau contoh lain,
terbenamnya matahari di ufuk barat, maka timbulnya kewajiban shalat maghrib. Baik menyaksikan bulan
atau terbenam matahari di barat adalah sebab yang mengakibatkan kewajiban puasa atau kewajiban shalat
maghrib. Ini sebab akibat, tetapi bukan ‘illat. Atas dasar itulah Abd al-Wahhab Khallaf menjelaskan bahwa
setiap ‘illat itu adalah sebab, tetapi tidaklah semua sebab itu dapat disebut ‘illat.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)
38




Nurul Aulia Dewi, Nurhayati, Tuti Anggaini
Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) Vol. 3 No. 2 (2025) 33 - 40

F. Metode Mengetahui ‘lllat dalam satuan Hukum
Hal sangat penting dalam teori illat ini adalah cara mencarinya atau dalam istilah ushul figh disebut
dengan masalik al- i/lat. Para ulama ushul figh berbeda pendapat dalam masalik al- ‘illat ini. Al-Asnawi
menuturkan terdapat 9 metode mencari ‘illat yakni (Syafe’i, 2000):
Al-nash
Al-ima
Al-ijm&’
Al-munésabah
Al-sunnah,
Al-daurén
Al-tagsim
Al-thard dan
Tangih al-manath.

COoNoTR~WNE

Menurut al-Syaukani ada 11 metode mencarinya yakni (Koto, 2004):
al-ijm&’

al-nash

al-ima’

al-istidlal

al-sibr wa al-tagsim
al-munésabah
al-syibh

al-thard

. al-daurén

10. tangth al-manéth, dan
11. tahqiq al-manéath.

NN E

Sedangkan Abdul Wahhab Khallaf menjelaskan tiga cara yang paling umum digunakan untuk
mengetahui sebuah illat dalam sebuah hukum syariat yakni Nash, Ijma’ dan Sabr wa Taqgsim.
Namun yang masyhur dan populer digunakan di kalangan ulama Ushul Figh pada perkembangannya
akhir-akhir ini metode penemuan illat terbagi:
1. Takhrij al-Manat
2. Tangih al-manat dan
3. Tahgiqg al-manat.

Takhrij al-manath mengeluarkan (mengidentifikasi) illat-illat yang terkandung dalam teks nash,
Tangih al-Manath menyeleksi illat-illat yang sudah ditemukan dan Tahgiq Tahgiq al-manath adalah
menetapkan illat.

KESIMPULAN

Dari uraian yang telah dipaparkan di muka, maka dapat disimpulkan bahwa dalam kajian ushul figh,
‘illat adalah merupakan unsur yang sangat penting dalam proses penetapan hukum. Oleh karena itu,
eksistensi ‘illat tidak terpisahkan dalam proses penetapan (tasyri’ al-ahkam) hukum Islam itu sendiri.
Berpijak pada pemahaman ini, maka ulama ushul memformulasikan satu rumusan yang kemudian menjadi
kaidah yang baku tentang ‘illat, bahwa hukum itu akan selalu tepaut dengan ‘illat yang mendasarinya, ada
‘illat ada hukum dan bila tidak ada maka hukum menjadi tidak ada (al-Hukm yaduru Ma’a al-‘Illatih
wujudan wa ‘adaman). Sehingga dapat disimpulkan sebagai berikut:

1. lllat adalah sebab ketetapan sebuah hukum, atau sesuatu yang menjadi dasar penentuan sebuah
hukum.

2. Adapun hubungan illat dan sabab, pada umumnya ahli Ushul mempersamakannya yaitu illat dan
sebab sama-sama sebagai dasar untuk membentuk hukum dan tempat menggantungkan ada atau
tidak adanya hukum. Namun ada yang berpendapat bahwa jika sifat yang menjadi dasar suatu hukum
dapat dipikirkan oleh akal, dinamai illat, sedangkan jika tidak dapat dipikirkan oleh akal, maka
dinamai sabab hukum.

Adapun prosedur dalam penetapan dan penemuan‘illat, yakni dengan menempuh berbagai langkah
yang dikenal dengan sebutan al-masalik al- ‘Z//at, yaitu melalui/menggunakan Takhrij al-Manath, Tangih
al-manat, dan Tahgiq al-manath.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Jadi’, S. A. (2007). Taisiri ‘Iimi Ushilil Fighi lil Jadi.’ Beirut: Darul Minhgj.

Arrosyid, A. (2021). Islam Dan Moral Ekonomi Dalam Pemikiran Sjafruddin Prawiranegara. Masyrif:

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)
39




Nurul Aulia Dewi, Nurhayati, Tuti Anggaini
Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS) Vol. 3 No. 2 (2025) 33 - 40

Jurnal Ekonomi, Bisnis Dan Manajemen, 2(1), 27-36. https://doi.org/10.28944/masyrif.v2i1.495
Az-Zuhaili, W. (2011). Figh Islam wa Adillatuhu. In Abdul Hayyie al_Kattani. Jakarta: Gema Insani.
Azzam, A. A. M. (2010). Figh Muamalat Sistem Transaksi Dalam Islam. Jakarta: AMZAH.

Dewi, N. A. (2024). Dinamika Pemikiran Ekonomi : Konstruksi Pemikiran Sistem Ekonomi Abad Klasik

Pertengahan dan Kontemporer. Indonesian Journal of Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS),

2(1), 72-83.

Dradjat, Z. (1995). llmu Figh. Yogyakarta: Dana Bhakti Wakaf.

Hardani. Ustiawaty, J. A. H. (2017). Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif.
Harun. (2017). Figh Muamalah. Surakarta: Muhammadiyah University Press.

Koto, H. A. (2004). limu Figih dan Ushul Figih. Jakarta: Grafindo Pratama.
Mardani. (2012). Figih Ekonomi Syariah. Jakarta: Kencana.

Masadi, G. A. (2002). Figih Muamalah Kontekstual. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Muhajirin, M. P. (2017). Pendekatan Praktis: Metode Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif. Yogyakarta:
Idea Press.

Saifuddin Azwar. (1998). Metode Penelitian. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Salim, A. M. K. B. A.-S. (2006). Shahih Figih Sunnah. Pustaka At- Tazkia.

Suhendi, H. (2011). Figih Muamalah. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Syafe’i, R. (2000). Figih Muamalah. Bandung: Pustaka Setia.

Yudi Siswadi, A. S. (2022). Literature Study on Figh Muamalah Digital Business Transactions (e-

commerce). International Journal of Economics, Social Science, Entrepreneurship and Technology
(IJESET), 1(3), 220-236.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

40



